
Armin Scherb                                                                                                

„Heimat“ und Identität 

Die durch ein Gemälde von Gaugin initiierte Frage „Woher kommen wir, wer sind 

wir, wohin gehen wir?“ ist die existentielle Frage nach unserer Identität. Bezogen 

auf den Begriff „Heimat“ weist sie auf mindestens zwei Dimensionen hin – auf 

Ort und Zeit. Der zeitliche Aspekt befasst sich mit Geburt, Leben und Tod. Der 

Ortsaspekt betrachtet den Raum unserer Herkunft und unseres Lebens.  

1. Persönliche Vorbemerkung 

Veränderungen in diesen Dimensionen sind häufig mit verschiedenen Formen der 

Migration verknüpft. Eine persönliche Vorbemerkung soll das verdeutlichen: 

Meine Großeltern wurden aus ihrer ursprünglichen Heimat in Kuttenplan -dem 

heutigen Chodová Planá in Tschechien- nach dem II. Weltkrieg vertrieben. Sie 

fanden im Lager Voggendorf, dann in Wiesethbruck und zuletzt hier in Arberg 

eine zweite Heimat. Viele Vertriebene, die zunächst in den Baracken im 

Sammellager Voggendorf untergebracht waren, zogen in die Gemeinde 

Bechhofen und schafften sich dort als gemeinsamen Treffpunkt und 

Erinnerungsort die Gastwirtschaft „Neue Heimat“, die sich bis heute erhalten hat. 

Ich selbst bin in Arberg geboren und habe meine Heimat aus Gründen des 

beruflichen Werdegangs zeitweise verlassen. Eine „2te Heimat“ gab es für mich 

jedoch nur seit 2025 in der einen Hinsicht, dass ich mein Haus verlasse, um mich 

nur für Stunden in der gleichnamigen Lokalität mit Freunden und Bekannten zu 

treffen. Hier scheint eine Dimension des Begriffs auf, die später als sozialer und 

emotionaler Aspekt der Heimat zu erläutern sein wird. 

2. Historische Belastungen und Renaissance des 

Heimatgedankens 

Im Deutschland der Nachkriegszeit war eine Thematisierung des 

Heimatgedankens lange Zeit weitgehend vermieden worden. Die 

nationalsozialistische Verknüpfung mit der „Blut- und Bodentheorie“ und mit 

einer ethnisch-rassistischen Ideologie hatten einer Verdrängung zur Folge, die in 

auch politische und staatsrechtliche Konsequenzen nach sich zog. Der 

hypertrophierte Nationalismus der Nazis führte in der Nachkriegszeit zu dem 

topographischen Dilemma über die Frage nach einer deutschen Identität, die 



Anlass zur Wortbildung „Deutsche Frage“ gegeben und die sogenannte Hallstein-

Doktrin initiiert hat.1  

In der bayerischen Bildungspolitik dauerte eine Wiederbelebung des 

Heimatgedankens bis zum Jahr 1987 als der damalige Kultusminister Hans 

Zehetmmair das Thema „Heimat“ für die Schulen zum „Leitthema“ deklariert 

hatte.2 Naheliegend war dabei der Rekurs auf die Bayerische Verfassung von 

1946. Der betreffende Artikel hat folgenden Wortlaut: 

Art. 131  BayVerf.: 

(1) Die Schulen sollen nicht nur Wissen und Können vermitteln, sondern auch 

Herz und Charakter bilden.                                                                                       

(2) Oberste Bildungsziele sind Ehrfurcht vor Gott, Achtung vor religiöser 

Überzeugung und vor der Würde des Menschen, Selbstbeherrschung, 

Verantwortungsgefühl und Verantwortungsfreudigkeit, Hilfsbereitschaft, 

Aufgeschlossenheit für alles Wahre, Gute und Schöne und 

Verantwortungsbewusstsein für Natur und Umwelt.  

(3) Die Schüler sind im Geiste der Demokratie, in der Liebe zur bayerischen 

Heimat und zum deutschen Volk und im Sinne der Völkerversöhnung zu erziehen. 

3. Dimensionen des Begriffs „Heimat“ 

Vor allem der dritte Absatz des Artikels bietet für die nachstehenden 

Erläuterungen einen systematischen Zugriff auf das Thema „Heimat“, der in vier 

Dimensionen zu erläutern ist: Erstens: „Heimat“ als demokratische Kategorie, 

zweitens: „Heimat“ als aufgeklärtes Nationbewusstsein, drittens: „Heimat“ als 

Kategorie universeller Menschenrechte und viertens: „Heimat“ als emotionale 

und topografische Kategorie. 

3.1 „Heimat“ als demokratische Kategorie (… „im Geiste der 

Demokratie“) 

Eine Implementierung des Heimatbegriffs unter den Vorgaben des Grundgesetzes 

und der Bayerischen Verfassung hat Afferenzen sowohl von den unabdingbaren 

und konsensfähigen Definitionsbestandteilen eines allgemeinen Heimatbegriffs 

 
1Die Hallstein-Doktrin – benannt nach dem damaligen Staatssekretär im Auswärtigen Amt -war 

von 1955 bis 1969 eine außenpolitische Leitlinie, die auf dem Alleinvertretungsanspruch der 

Bundesrepublik beruhte und im Extremfall zum Abbruch der diplomatischer Beziehungen zu 

Staaten führen konnte, die die DDR völkerrechtlich als Staat anerkannt hatten.   
2Vgl. Armin, Scherb, u.a., 1992: „Heimat“ als Kategorie der politischen Bildung, in: Alt-

Gunzenhausen 47/1992, S.36ff. 



als auch von der am Begriff der „freiheitlichen demokratischen Grundordnung“ 

ausgerichteten Konzeption einer pluralistisch-offenen Gesellschaftsordnung. 

Verfassungspolitischen Ausdruck erhält der demokratische Heimatbegriff in den  

Grundrechten des status aktivus, die als Teilnahmerechte das Individuums zur 

Erhaltung und Gestaltung der Heimat ermächtigen. Durch die Integration des 

Konzepts Bürgergesellschaft in die Politik ergeben sich in Bayern verschiedene 

Möglichkeiten der Mitwirkung, die über die Beteiligung an Wahlen hinausgehen. 

Plebiszitäre Elemente existieren auf Landes- und auf kommunaler Ebene. Auf 

Landesebene sieht die Verfassung das Volkbegehren und den Volkentscheid 

(Art.74 Bay.Verf. )vor.  Auf kommunaler Ebene regelt die Gemeindeordnung 

verschiedene Beteiligungsmöglichkeiten vom Mitberatungsrecht in 

Bügerversammlungen (Art. 18 GO) über den Bürgerantrag (Art. 18b GO), der die 

Behandlung einer Angelegenheit durch das zuständige Gemeindeorgan erwirken 

kann,  bis hin zum Bürgerbegehren und Bürgerentscheid gemäß Artikel 18a GO. 

Die in diesen Teilnahmerechten immer mitzudenkende Freiheit ermöglicht auch, 

dass die Identitätssuche auch der Ort, an dem man „sich zu Hause fühlt“, frei 

gewählt werden kann. Insofern stellt der Terminus „Wahlheimat“ einen 

Pleonasmus dar, weil der Begriff Heimat die freie Ortswahl als 

Definitionskriterium bereits beinhaltet.  

3.2 „Heimat“ als aufgeklärtes Nationbewusstsein (… „zum deutschen 

Volk“) 

Nach 1945 hat der Mainstream deutscher Geschichtsbewältigung 

Nationalitätenbewusstsein und patriotische Affekte nicht zugelassen. Es galt als 

verpönt, eine politische Identität mit „Deutschland“ in Verbindung zu bringen. 

Die geopolitischen Ambitionen der Vertriebenenverbände und ein Bewusstsein, 

das die durch die Siegermächte gezogenen Grenzen thematisierte oder gar in 

Abrede stellte waren auf Minderheiten beschränkt. Selbst das 

Wiedervereinigungsgebot, das in der Präambel des Grundgesetzes auf die 

Vorläufigkeit der Verfassung hinwies, wurde nicht unisono goutiert. Es war zuerst 

die Politikwissenschaft, die einen Beitrag zur Entkrampfung der Diskussion 

leisten konnte. Artikel 131 Absatz 3 fordert eine Hinwendung „zum deutschen 

Volk“. In diesem Zusammenhang erfand Dolf Sternberger in einem Beitrag für 

die Frankfurter Allgemeine den Begriff des „Verfassungspatriotismus“, der 

gekennzeichnet ist durch eine Abgrenzung gegen emotional überhöhten patrio-

tischen Enthusiasmus und durch  eine Abgrenzung von der Tradition des völki-

schen Nationalismus sowie durch eine Fokussierung auf die Grundprinzipien  der 

demokratischen Verfassung, deren Menschenrechtskern abgesichert wird durch 



die Volkssouveränität, die Rechtsstaatlichkeit und die Gewaltenteilung – um nur 

die zentralsten Prinzipien zu nennen. Diese Prinzipien beinhalten ein 

„Nationbewusstsein“, das eine  wertrational geklärte Zuneigung zum Vater- oder 

Mutterland ermöglichen soll. Beispielsweise darf man somit selbstverständlich 

die deutschen Mannschaften und Athletinnen und Athleten in den verschiedenen 

Sportarten anfeuern und sich über deren Erfolge freuen.  

3.3 „Heimat“ als Kategorie universeller Menschenrechte (… „im Sinne 

der Völkerverständigung) 

Diese Prinzipien schlagen zugleich eine Brücke zu universal-ethischen Werten. 

Zentrale Bedeutung kommt dabei der Menschenwürde zu. Sie gilt eben für alle 

Menschen und konkretisiert sich in den Verfassungen als Bekenntnis zu Leben, 

Freiheit und rechtlicher Gleichheit. Der oben zitierte Begriff der „Wahlheimat“ 

wirft in diesem Zusammenhang die Frage auf, ob das o.g. Recht auf Heimat als 

universelles Recht Geltung beanspruchen kann. Das Grundrecht auf Freizügigkeit 

aus Artikel 11 des Grundgesetzes oder Artikel 109 der Bayerischen Verfassung 

trägt zunächst der Forderung Rechnung, dass die Identitätssuche mit einem 

Heimatbegriff korrespondiert, der die Wahl des Ortes, an dem man beheimatet ist, 

frei gewählt werden kann. Während das Grundgesetz hier ein auf die deutschen 

Staatsbürger beschränktes Recht sieht, gesteht die liberalere Formulierung der 

Bayerischen Verfassung allen Bewohnern Bayerns dieses Recht zu.3 Sofern es 

sich hier um ein „Menschenrecht auf Heimat“4 geht, wie dies gelegentlich 

gefordert wird5, müsste es Immigranten ebenfalls zugestanden werden. Die 

Migrationsfrage wäre dann jedoch vor dem Hintergrund des 

Spannungsverhältnisses zwischen einem allgemeinen Recht auf Heimat und der 

Beeinträchtigung/Gefährdung des Rechts auf Heimat für „Einheimische“ mit der 

gebotenen Sensibilität zu klären.6 Hier taucht das Problem auf, das eine 

Identitätssuche, die mit dem Heimatbegriff einhergeht, zu einer 

Konkurrenzsituation führen kann und eine identitätsbildende Hinwendung zu 

radikalen Positionen begünstigt. 

3.4 „Heimat“ als emotionale und topografische  Kategorie (… „Liebe 

zur bayerischen Heimat“) 

 
3Art. 11(1) GG: „Alle Deutschen genießen Freizügigkeit im ganzen Bundesgebiert.“ Art. 109 

(1) Bay.Verf.: „Alle Bewohner Bayerns genießen volle Freizügigkeit.“ 
4Winfied,Steffani, 1980: Pluralistische Demokratie, Opladen, S. 208. 
5So Alfred de Zayas, 2001: Heimatrecht ist Menschenrecht, München. 
6Otto, Kimminich, 1992: Asylgewährung als Rechtsproblem, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 

B 9/1992, S.9ff. m.w.N. 



Unabhängig von dem konkreten historischen und politischen Zusammenhang, in 

dem der Begriff „Heimat“ gebraucht wird, werden zur Implementierung 

Umschreibungen wie „Identität“, „Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung“, 

„Wohlbefinden“, „Sich-zu-Hause-Fühlen“ herangezogen. Insofern haben die 

genannten psycho-sozialen Definitionselemente vermutlich eine 

anthropologische Bedeutung und reichen somit über kontextuell-historische 

Gegebenheiten hinaus. Dass seit Jahren der Heimatbegriff eine gewisse 

Renaissance erfährt, kann auf Strukturmängel der (post)-modernen Gesellschaft 

hinweisen und Ausdruck einer Orientierungslosigkeit in einer Zeit der 

Ungewissheiten und des grundlegenden politischen und sozialen Wandels sein. 

Immer wenn Werte umfangreich thematisiert werden, scheinen sie besonders 

gefährdet. Die Initiative des damaligen Kultusministers ist als Reaktion auf diese 

Problemlagen zu verstehen. Sie macht zugleich deutlich, dass die Pflege des 

Heimatgedankens auch eine topografische Bedeutung hat und auf einen Ort 

verweisen, an dem sich Menschen begegnen können. Hier treffen emotionale und 

topografische Elemente des Heimatgedankens zusammen. Die Überwindung des 

postmodernen Individualismus und einer Orientierungslosigkeit, die Isolation, 

Vereinsamung und Anonymität zur Folge hat, gelänge demnach am besten mit der 

Förderung einer Identitätsbildung, die sich vor Ort vollzieht. Somit wird deutlich, 

dass der Heimatgedanke zunächst als zunächst abstrakt-allgemeines Konstrukt 

immer einer kontextuellen Konkretisierung bedarf. Von Bedeutung sind daher 

kulturelle und lokalpolitische Ausprägungen des Heimatgedankens.  

4. „Heimat“ in Arberg 

Sichtbar werden diese lokalpolitischen und kulturellen Ausprägungen in Arberg 

durch diverse gemeinsame und Gemeinsinn stiftende Aktivitäten der Bürgerinnen 

und Bürger. So sind zum Beispiel im Rahmen des Kunst- und Kulturvereins 

verschiedene Projekte zu benennen7, die diese Kontextualität fördern. 

Nachhaltige Projekte des Kunst- und Kulturvereins Arberg sind die Aufarbeitung 

der Vergangenheit und die Erinnerung an historische Ereignisse vom Mittelalter 

bis zur Gegenwart. Im Amtsblatt der Gemeinde erscheinen in regelmäßigen 

Abständen Abhandlungen zur Geschichte des Ortes. Autor dieser Abhandlungen 

ist Karl Rieger, der zugleich federführend als Herausgeber des Arberger 

Häuserbuches fungierte. Eine 2022 eingeweihte Bronzestatue erinnert an die 

Rettung eines jüdischen Mädchens durch die Arberger Bürgerin Kreszentia 

Hummel. Wenn die Identitätsbildung Orte der Begegnung und der 

 
7Vgl. unter Kunst- und Kulturverein Arberg e.V. - Projekte. 

https://www.kunst-und-kultur-arberg.de/projekte/


Kommunikation braucht, dann bietet sich für die historisch-politische Bildung der 

zur Erinnerungsstätte ausgebaute Arberger Torturm an.8 Vor Kurzem hat sich als 

Untergliederung des Vereins in Arberg und in seinen Gemeindeteilen überdies 

eine Gruppe von vor allem jungen Frauen zusammengefunden, die sich den 

Namen „Heimatliebe“ gegeben hat. Dieser Name ist Programm und aktualisiert 

die verfassungsrechtliche Forderung einer „Liebe zur bayerischen Heimat“ für die 

Marktgemeinde Arberg. So äußert sich die „Heimatliebe“ in verschiedenen 

kulturellen Initiativen einer gelebten Gemeinschaft in der Kommune. Für die 

Pflege des gesellschaftlichen Zusammenlebens und der Kommunikation wurde in 

Arberg ein Treffpunkt institutionalisiert, der unter dem Namen 2te Heimat firmiert 

und vor allem in den Sommermonaten ein buntes Publikum einlädt. 

5. Rechtspopulistische Instrumentalisierungen des 

Heimatgedankens 

Wenn die Bayerische Verfassung als Reaktion auf den nationalsozialistischen 

Rassismus die  „Völkerverständigung“ anmahnt, dann wird aktuell ein politisches 

Problem sichtbar. Der seit einigen Jahren registrierbare globale Rechtsruck in der 

Politik hat auch in Deutschland zu Instrumentalisierungen des Heimatgedankens 

geführt. Die unter dem Label „Nationaldemokratische Partei Deutschland“ (NPD) 

erfolglose Partei nennt sich jetzt „Heimat“. Sie folgt dabei einer Strategie, die 

Politikwissenschaftler als „Meta-Politik“ bezeichnen. Dabei handelt es sich um 

den Versuch, harmlos klingende Begriffe mit rechtspopulistischen Inhalten zu 

besetzen, um den politischen Diskurs nach rechts zu verschieben. Dies 

ursprünglich von dem italienischen Kommunisten Antonio Gramsci entwickelte 

Strategie wurde (nicht nur in Deutschland) von Rechtsparteien mittlerweile 

erfolgreich adaptiert. Ich will diese Adaption an einem Beispiel zu erklären 

versuchen: 

Der Terminus „Ethnopluralismus“ klingt zunächst harmlos. Wer könnte etwas 

gegen den „Pluralismus“ der Ethnien haben. Tatsächlich hält die „Neue Rechte“ 

Abstand vom Rassismus der Nazis und verzichtet auf ein explizit rassistisches 

Auftreten. Der „Ethnopluralismus“ leugnet zwar nicht die legitime Existenz 

anderer Völker, aber der Begriff will deutlich machen, dass diese anderen Völker 

„gute“  (d.h. „artgerechte“) Entwicklungsperspektiven nur in den Ländern ihrer 

Herkunft haben. Die politische Konsequenz heißt in den Verlautbarungen der 

neurechten Parteien „Remigration“. Der primitive Rechtsextremismus der Straße 

brüllte vorher „Deutschland den Deutschen! Ausländer raus!“ Während diese 

 
8 Vgl. im Untermenue „Projekt Arberg“ unter https://armin-scherb.de/   

https://armin-scherb.de/


dezidierte Position als zu radikal empfunden wurde und den Widerstand der 

sogenannten demokratischen Mitte provoziert hat, zieht der vermeintlich 

harmlose meta-politische Begriff „Ethnopluralismus“ mittlerweile erfolgreich in 

die Kommunikationskultur der sozialen und politischen Mitte ein.  

6. Persönliche Schlussbemerkung 

Lassen Sie mich zum Schluss zu den Problematisierungen des Heimatgedankens 

im Kontext Migrationssituation Folgendes sagen: 

Aus meiner Sicht ist das vielzitierte Merkel-Wort „Wir schaffen das!“ immer 

schon politisch naiv gewesen. Andererseits kennt unser Grundgesetz in Artikel 16 

das Asylrecht. Dieser Artikel hat zwei Seiten: Die erste Seite betrifft den Schutz 

des Lebens von Menschen, die aus Unterdrückungs- und Kriegssituationen 

flüchten. Die Politikwissenschaft spricht hier von „Push“-Faktoren. Das sind 

Faktoren, die politisch verfolgte Menschen ihrer der Angst um Leib und Leben 

aus einem Land vertreiben und in freiheitlichen Staaten Schutz suchen lassen. Das 

Asylrecht hat jedoch eine zweite soziale Seite. Das sind die „Pull“-Faktoren, die 

Flüchtlinge auf Grund der günstigen Verhältnisse in diesen freiheitlichen Staaten  

anziehen und dann in einem Sozialstaat -wie wir ihn in Deutschland haben- oft 

einem Missbrauch Vorschub leisten und zu Grenzen der Leistbarkeit führen und.  

Demokratische Politik, für die die Menschenwürde noch wichtig ist, muss aus 

diesem Dilemma einen Ausweg finden. Eine gemeinsame europäische 

Asylpolitik, die die Sozialsysteme der Länder, die am meisten betroffen sind 

entlastet, wäre ein erster Ansatz zur Problemlösung.  

Leider nutzen rechte Parteien und Organisationen dieses und andere wirklich 

existierende Probleme für eine Propaganda, die einem tieferen Blick nicht 

standhält und leider sind aber viele Bürgerinnen und Bürger mittlerweile (v.a. 

auch via Social Media) soweit emotionalisiert, dass sie für eine rationale 

politische Urteilsbildung, die sicherlich mühsam ist, kaum mehr gewonnen 

werden können.  

Ich hoffe schließlich dennoch, dass die Arberger Heimat ein Ort bleibt, an dem 

die Werte der Bayerischen Verfassung und des Grundgesetzes noch beachtet 

werden können. 


